goffo rawww.awgp.org | www.vicharkrantibooks.org

William To

TO 10

# ों को द्वँदें और निकालें



युग-निर्माण-योजना-मथुरा

श्रीराम शर्मा आचार्य

Free Read/Download & Order 3000+ books authored by Yugrishi Pt. Shriram Sharma Acharya(Founder of All World Gayatri Pariwar) on all aspects of life in Hindi, Gujarati, English, Marathi & other languages at www.vicharkrantibooks.org http://literature.awgp.org



#### : BOOK MADE AVAILABLE FOR DIGITIZATION BY :

#### BRAHMVARCHAS SHODH SANSTHAN SHANTIKUNJ, HARIDWAR, INDIA

#### : OUR MAIN CENTERS :

Shantikunj, Haridwar,

Uttaranchal, India – 249411 Phone no : 91-1334-260602, Website : www.awgp.org

E-mail : shantikunj@awgp.org

Gayatri Tapobhumi,

Mathura, U.P., India – 281003 Phone no : 91-0565-2530128,

Website: www.awgp.org E-mail: yugnirman@awgp.org



#### : BOOK DIGITIZED BY :

Vicharkranti Pustakalay, Thana-Faliya, Dindoligam, Surat-394210, Gujarat, India E-mail: <u>vicharkranti.awgp@gmail.com</u> | Website: <u>www.vicharkrantibooks.org</u>

# अपने दोषों को हूँ दे और निकालें

## न्त्र हन

# आत्मधात न करें इसी में आपका भला है

मनुष्य का जीवन श्रेष्ठ तथा सामर्थ्यवान् है इसका अनुमान सम्भवत: अन्य जीव-जन्तु भों को अधिक होगा। शरीर और बुद्धि की शक्तियों का विस्तार करके कितने विवित्र अनुसंधान किये हैं उसने, कि सूर्य, चन्द्रमा भी उसके तीखे प्रहारों से भयभीत हो रहे हैं। विचार-विनिमय साहत्य, सङ्गीत, आहार-विहार में कितनी ही विशेषतायें उसे मिली हैं, इनसे वह परमात्मा का सर्वश्रेष्ठ पुत्र दहलाने का निःसन्देह अधिकारी है।

किन्तु विचार करके देखते हैं तो ऐसा प्रतीत होता है कि मनुष्य का जीवन अन्य जीव- जन्तुओं की अपेक्षा भी अधिक गया बीता है। आचार-विचार वर्ताव-व्यवहार, व्यवसाय, खान-पान और रहन-सहन में उसने इतने दुष्टतापूर्ण कृत्यों का समावेश कर लिया है कि वह स्वयं दीन-हीन, रोगी, कुरूप अशक्त, अभाव-ग्रस्त तो है ही दूसरे जीवां को भी आतकित कर रखा है। दुःख और पतन का कारण मनुष्य स्वयं है अपने साथ दुव्यंवहार स्वयं मनुष्य ने ही किया है। आतम-घान का दोषी वह स्वयं ही है। इसके लिये न दैव दोषी है न परि-स्थितियाँ। अपना शत्रु या मित्र मनुष्य स्वयं है, इसका उत्तरदायित्व किसी दसरे पर नहीं है।

ससार में दो तरह के व्यक्ति होते हैं। (१) सदाचारी (२) दुराचारी। सद्व्यवहारशील पुरुष वह होते हैं जो सबकी भलाई में अपनी मलाई देखते हैं। अपने शरीर तथा मन की शक्तियों को विकसित करके दूसरों को सुख पहुँचाते हैं। परोपकार की इस भावना के कारए। वे स्वयं भी सुखों से ओत-प्रोत रहते हैं, अपने पास-पड़ांसियों को भी सन्तुष्ट रखते हैं। किन्तु दुर्जन अपने अभद्र

व्यवहार, अश्लील आचरणा और अत्याचार करते हुये दूसरों को पीड़ा पहुँचाते रहते हैं। दुर्व्यवहार का अन्तिम परिणाम दुःख है। दूसरों के साथ दुष्टता करके अपने हितों का सर्वनाश पहले से ही कर लेते हैं।

अपने हित की बात होती है तो सभी सुख और शान्ति चाहते हैं किन्तु व्यवहार में यह दूसरों के साथ भी ऐसा ही चाहें, तो हम मानेंगे कि वह नेक हैं और उसकी कामनायें सही हैं। दुव्यंवहार का कुफल दुःख और बेचैनी है। फिर वह चाहे अपने साथ ही या दूसरे के साथ, दुःखद ही होगा। भलाई की बात यह है कि आप जो औरों से अपने जिये चाहते हैं वैसा ही वर्ताव दूसरों के साथ भी करें।

बुद्धि और विचार की शक्ति मनुष्य में इतर प्राशियों की अपेक्षा अधिक है इसिलये वह अपनी भलाई का विचार कर सकता है। बुद्धि के सदुपयोग या दुरुपयोग से ही वह सुख-शाँति या क्लेश और कलह की परिस्थितियाँ तैयार करता है। इसका दोषारोपण किसी दुसरे पर करना मनुष्य की जड़ता का ही चिन्ह समझा जायगा। मनुष्य अपने कमों का फल आप भोगता है इसके लिये किसी दुसरे को अपराधी नहीं कह सकते।

अपनी गारीरिक त्रुटियों पर विचार की जिए। कितनी गन्दी आदतों का समावेश हो गया है आज के जन-जीवन में। पान, बीड़ी, सिगरेट, तम्बाकू मिर्च-मसाले, मिठाई, खटाई, अप्डे, मांस आदि कितने अभक्ष्य पदार्थों का सेवन लोग करते हैं। लोगों के स्वास्थ्य खराब हों तो इसमें आश्चर्य की कौन-सी बात है। रोज नई-नई बीमारियां उठनी आ रही हैं तो इसका दोषी और कौन होगा? दूछ, घी जैसी जीवनोपयोगी चीजों में कितनी मिलावट होने लगी हैं। मित्त और सार-तत्त्व नष्ट हो गये हैं पर कटोरियां सजाने का फैशने बढ़ गया है। एक और खाद्य-पदार्थों में दूषित तत्वों का प्रवेश और दूसरी ओर बढ़ती हुई अस्थम की प्रवृत्ति। दोनों ने मिलकर स्वास्थ्य की ऐसी बरबादी मचाई है कि लोगों में चलने फिरने जितनी ही शक्ति शेष बची है। मौसम के हलके परिवर्तन को भी सहन करने की शक्ति तक नहीं रही मनुष्य के शरीरों में। शरीर के प्रित आदम-घात के इतने भयानक परिगाम मनुष्य के नाम पर

अहने दोषों को ०



### कल ब्हुही लगा रहे हैं।

संसार का सबसे धनी देश अमेरिका, जहाँ धन और साधनों की किसी तरह को कमी नहीं है, उसे धन-सम्पन्न नहीं रोग सम्पन्न कहना अधिक उपयुक्त होगा। न्यूयार्क के 'जेरिआट्ओज क्लिनिक' - मेट्रोपालिटन अस्पताल के डा॰ कोड़ा मार्टिन के कथनानुसार रजिस्टर पर अङ्कित जीर्एा रोगियों की संख्या १,८ =,६४,४३४ है। सन् १६५४ की गराना के अनुसार कैंसर से मरने बाले अमरीकियों की संख्या प्रतिवर्ष २५००००, हृदय रोग से ५१७००० है। ७००००० से अधिक व्यक्ति संधि-प्रदाह तथा अन्य वात रोगों से ग्रसित हैं। २३१ व्यक्तियों में से १० व्यक्ति उपदंश या प्रमेह के रोगी, ६० प्रतिशत लोगों की आँखें खराब होना नि:सन्देह अमेरिका के लिये कल डू की बात है। जिस देश में प्रतिवर्ष १०००० • ००० wich डाल्र ७० निद्र लाने वाली औषधियों में कार्च होते हों वह देश सूखी होगा ऐसी कल्पना भी नहीं की जा सकती। यह अवस्या सर्व-सम्पन्न देश अमेरिका की है तो शेष दूनियाँ का अनुमान लगाया जासकता है।

मनुष्य की इन परेशानियों का कारण केवल आहार सम्बन्धी दोष नहीं है। मनुष्य का नैतिक स्तर गिर जाना सबसे बड़ा कारण है। अश्लील साहित्य, सिनेमा के गन्दे गाने और भद्दे चित्रों से कामोत्तोजना के कारण मनुष्य का शरीर तो बरबाद होता ही है, मानसिक संस्थान भी दूषित होता है जिसके फलस्वरूप सारा जीवन दुःख, शोक और रोगों के रूप में दिखाई देता है। लोगों की शान-शौकत, तड़क-भड़क, श्रृङ्गार प्रियता के कारण चारित्रिक पतन भी अपनी सीमा पर पहुँच गया है। आर्थिक व्यवस्था भी लड़खड़ा रही है। मनुष्य को किसी तरफ चैन या सन्तोष नहीं मिल रहा, बेचारा विक्षित-सा होकर इधर-उधर भटक रहा है।

भ्रष्टाचार के कारण आज सभी दुःखी है फिर भी नै तिक साहस किसी में नहीं आता । सभी स्वार्थ-साधनों में लिप्त हैं । स्वयं कुछ न देकर, दूसरों से एंठ लेने की नीति के कारण न तो कहीं सहयोग रह गया है और न सहानु-भूति । मुसीबतों में सच्चे हृदय से सहानुभूति दिखाने वाले भी नहीं रहे। मान-

वता का इतना अधःपतन शायद ही किसी युग में हुआ हो। उसी अनुपात में लोगों का कष्ट और पीड़ाओं से परेशान होना भी स्वाभाविक ही है।

सद्विचारों की अवहेलना, धन का लालच, आपमी दुर्व्यंवहार और नैतिक पतन के कारए। मनुष्यों के शरीर और मन पर दूषित असर पड़ा है। चिन्ता, भय, विषाद, रोग, शोक, कष्ट और निराशा के दुविचार मनुष्य का पीछा नहीं छोड़ते इसी कारए। मनुष्य निरन्तर अस्त-व्यस्त और अशान्त रहता है। दुर्व्यंवहार की बड़ी दूषित प्रतिक्रिया छाई है इस संसार में। यहाँ रहते हुऐ मनुष्य का यम घुट रहा हो तो इसका अपराधी मनुष्य के अतिरिक्त भला और कौन होगा?

इन भौतिक जंजालों में मनुष्य इस तरह ग्रसित हो गया है कि उस जीवन का सारिवक लक्ष्य प्राप्त करने की कभी सुध भी नहीं आती। विज्ञानगद के फेर में पड़कर मनुष्य आत्मा की सत्ता से ही इनकार कर बैठा है। भोग-परक मानवीय प्रवृत्तियाँ तो बढ़ रही हैं किन्तु शील और सदाचार की तरफ देखने को भी लोगों को फुरसत नहीं मिल रही। दूसरों को कष्ट पहुँचा कर मनमाने ढङ्ग से सुख लूटने की कुरिसत कामनाओं के कारणा लोक-जीवन के सारे सुख लगभग नष्ट हो चुके हैं। अब भनुष्य अपना ही विनाश करने पर तुला हुआ है। यह समस्याएँ ऐसी ही बनी रहीं तो सर्वनाश हो जाना सम्भव इी है।

अपने सुखों को बरबाद कर डालने की जिम्मेदारी मनुष्य पर ही है। आत्म-कल्याएा की आवश्यकता और उसके लिए उचित पयत्नों की बात भुला कर मनुष्य असुरता की ओर बढ़ रहा है। इसी से वह दृःखी है। छुटकारे का उपाय एक ही है कि वह इन पतनोन्मुख दुष्प्रवृत्तियों का परित्याग करे और सदाचारी जीवन जीने में सुख और सन्तोष अनुभव करे।

वह कार्यं हमें स्वयं ही करना होगा। अश्नी परिस्यितयों का निर्माता मनुष्य स्वयं है। सुख और समुन्नित के लिये आत्म-घानिनी दुष्प्रवृत्तियों से दूर रहने और सत्य, न्याय, समता आदि सद्गुणों का प्रपार उसे ही करना अपने दोषों का 🗸



पड़ेगा । हमारी भलाई भी इसी में है। सदाचरण को अपनाकर ही हम मुखी रह सकते हैं।

## अपने होषों को भी देखा की जिये

अापके प्रति यदि किसी का व्यवहार अनुचित प्रतीत होता है तो यह मानने के पहले कि सारा दोष उसी का है आप अपने पर भी विचार कर लिया करें। दूसरों पर दोषारोपएं। करने का आधा कारएं। तो स्वयमेव समाप्त हो जाता है। कई बार ऐसा भी होता है कि किसी की छोटी-सो भूल या अस्त-व्यस्तता पर आप मुस्करा देते हैं या व्यंगपूर्वक कुछ उपहास कर देते हैं। आपकी इस फिया से सामने वाल व्यक्ति के स्वाभिमान पर चोट लगना स्वाभाविक है। अपनी प्रशंसा सभी को व्यक्ति के स्वाभिमान पर चोट लगना स्वाभाविक है। अपनी प्रशंसा सभी को व्यक्ति के स्वाभिमान पर चोट लगना स्वाभविक है। अपनी प्रशंसा सभी को व्यक्ति के स्वाभिमान पर चोट लगना स्वाभविक है। अपनी प्रशंसा सभी को व्यक्ति के स्वाभिमान पर चोट लगना स्वाभविक हैं। अपनी प्रशंसा सभी को व्यक्ति के स्वाभ्या यो उसका उपहास करें, मजाक उड़ायें। फिर आपके अप्रिय व्यवहार के कारएं। यदि औरों से अपशब्द, कटुता या निरस्कर मिलता है तो उस अकेले का हो दोष नहीं। इममें अपराधी आप भी हैं। आपने ही प्रारम्भ में इस स्थिति को जन्म दिया है। इसलिये दूसरों से प्रतिकार की भावना बनानें के पूर्व यदि अपना भी दोष-दर्शन कर लिया करें तो अकारएं। उत्पन्न होने वाले झगड़े जो कि प्रायः इसी से अधिक होते हैं, क्यों हों!

अगर किसी को अपनी बात मनवानी ही है अथवा यह पूर्ण रूप से जान लिया गया है कि अमुक कार्य में इस व्यक्ति का अहित है, आप उसे छुड़ाना चाहते हैं, तो भी अधिष्ट या कटु-व्यवहार का आश्रय लेना ठीक नहीं। यदि वह व्यक्ति आपके तर्क या सिद्धान्त को नहीं मानता तो आप ईंजसे अयोग्य मूर्ख या दुष्ट समझने लगते हैं और अनजाने ही ऐसा कुछ कह या कर बैठते हैं जो उसे बुरा लगे। इसके दूसरे के आत्माभिमान को चीट लगती है, जिसकी प्रतिक्रिण भी कटू होती है। उससे कलह बढ़ने की ही सम्भावना अधिक रहेगी।

उसी बात को स्नेह और आत्मीयता पूर्वक कहें तो आपके सम्बन्ध भी

अच्छे बने रहते हैं और आपकी बात भी मान ली जाती है। ऐसे समय किन्हीं व्यक्तियों या घटनाओं के उदाहरए। प्रस्तुत करें तो प्रभाव और भी परिपुष्ट होगा किन्तु यह घ्यान बना रहे कि आपकी बात पूर्ण आत्मीयता के साथ कही चा रही है। इतने पर भी शत प्रतिशत यह आशा नहीं करनी चाहिये कि वह आपकी बात मान ही ले, क्योंकि उसकी अपनी धारए।। भी तो किसी आधार पर टिकी होती है। उसके सिद्धान्त में बल है अथवा नहीं, यह अलग बात है। बात सिर्फ मान्यता की है। ऐसे समय उसे दुष्ट मानने की अपेक्षा यह देखना अधिक श्रेयस्कर है कि उसके ज्ञान या अनुभव में कमी है, या उसे प्रभावित करवाने की क्षमता का आप में अभाव है। इस प्रकार के विचार से आप उत्ते-जित भी नहीं होते, कोध भी नहीं बाता और प्रतिशोध या बदला लेने की हानिकारक भावना भी नहीं बनती। आपके सम्बन्ध भी ज्यों के त्यों बने रहते हैं। उनमें भी किसी प्रकार का तनाव पदा नहीं होता।

मनुष्य को सम्मान उसकी योग्यता-अयोग्यता, गुरुता कार्यक्षमता और उपयोगिता के आधार पर मिलना है। पात्रत्व के अभाव में आपको सम्मान मिलने की आशा नहीं बाँधनी चाहिए। अहङ्कारवश कई व्यक्ति पात्रता न होते हुये भी दूसरों से भारी सम्मान की आशा करते रहते हैं और वह जब नहीं मिलता है तो दूसरों को दोष देने लगते हैं। उन्हें अपना विरोधी शत्रु या ईर्ष्यालु मानने लगते हैं। कई व्यक्ति इसी अहङ्कारवश अनावश्यक शेखीखोरी करते रहते हैं। और जो उनसे सहमत नहीं होता उससे क्षुब्ध होते हैं। ऐसी भूँ ठी शेखी जताने से आपका सम्मान गिर जायेगा और दूसरों से प्रतिष्ठा पाने की आपने जो आशा की थी उससे भी वंचित बने रहेंगे।

✓ यह भी देखिये कि ऐसी ही अपेक्षा दूसरे भी आपसे रखते हैं। जिस प्रकार आपको प्रशंसा प्रिय है, वैसे ही दूसरों को भी। आप जैसे दूसरों से सह-योग और सहानुभूति चाहते हैं वैसे ही आपके मित्र-बन्धु, पड़ोसी भी आपसे ऐसी ही अपेक्षा रखते हैं। म्वयं औरों से सेता लेकर दूसरों को अगूँठा दिखाने का संकीर्ण दृष्टिकोए। अपनाने से आप औरों की नजरों में गिर जायेंगे। यदि चाहते हैं कि थीड़े वक्त आपकी कोई मदद करे तो औरों के दुःख में हाथ अपने दोषों को ।



षटाइये, और सहानुभूति प्रकट कीजिये, जीरों के साथ उदारतापूर्वक व्यवहार करने से ही उनका हृदय जीत सकते हैं। सहयोग और सहानुभूति प्राप्त कर सकते हैं। इस संसार में सर्वत्र किया की प्रतिक्रिया चलती है। "दो तो मिलेगा" की ही नीति सच्ची और व्यावहारिक है। ~

कई बार ऐसा होता है कि कोई बात आप भूल जाते हैं, कोई बात आपकी स्मरएाशक्ति से उतर जाती है। इसका दण्ड आप अपने घर वालों बच्चों और प्रियजनों को देने लगते हैं। कभी-कभी ऐसा भी होता है कि आप यह मान बैठते हैं कि मैंने बच्चे को अमुक वस्तु लाने के लिए कह दिया था, वस्तुतः आपने कहा नहीं था। कभी-कभी अस्पष्ट या अधूरे आदेशों को दूसरा ठीक प्रकार समझ नहीं पाता और आप यह समझ बैठते हैं कि हमारी अवज्ञा की गई है। जिसे आदेश दिया था वह अपनी असमर्थता प्रकट करता है तो इस आप अपनी अवज्ञा मान कर दण्द देते हैं, झिड़कते और भला-बुरा कहते हैं। भूल जाने की बात मानवीय है। आपकी ही तरह दूसरा भी मानसिक कमजोरी के कारएा भूल सकता है। आप यही मान के कि भूल हमसे या दूसरों से हो सकती है तो क्यों किसी को दंड देंगे, क्यों दुर्भाव पैदा करेंगे? मानसिक सन्तुलन बनाये रखने के लिये इस प्रकार करना ही अच्छा होता है।

जल्दबाजी करने से भी गलती हो जाती है। इसलिये कोई समस्या आये उस पर पूर्ण रूप से विचार कर लेने के बाद ही कोई कदम उठाना अच्छा होता है। आप दूँ दें तो हर परेशानी का आधा कारए। तो अपने में ही मिल सकता है। यहाँ यह नहीं कहा जा रहा कि गलती हर बार आप ही करते हैं, अनुचित रूप से किसी को अकारए। दण्ड न मिले, इसलिए प्रत्येक अध्यवस्था में अपनी मूल दूँ दें नी चाहिए। यह सम्भव है कि दूसरा व्यक्ति किसी भूल, भ्रम या परिस्थितिवश आपकी इच्छा पूरी न कर सका हो ऐसी दशा में उस पर दुर्भाव का आरोपए। कर बैंडना अन्याय ही कहा जायगा। /किसी के प्रति अन्यायपूर्ण धारए। बना लेने से बुरी प्रतिक्रिया उत्पन्न होती। है। इसलिए किसी पर दोषारोपए। करने के पूर्व शान्त चित्त से यह देखना चाहिये कि

आपकी भूल या दूसरे की विवंशता के कारए। ही तो ऐसा अप्रिय प्रसङ्ग नहीं बन पड़ा जा आपको धुब्ध बनाये हए है।

) जो लोग प्रत्येक कार्य में अपने को ही सर्वथा सही मानकर दसरों को भ्रान्त मानते हैं वे भूल करते हैं। इससे सचाई दब जाती है और मनोमालिन्य तथा भंझट बढ़ने लगते हैं। । संसार के सभी व्यक्ति भिन्न-भिन्न स्वभाव, रुचि व प्रकृति के होते हैं। दो सर्गे भाइयों तक की आदतों में बडा अन्तर देखा जा सकता है, फिर सभी आपकी प्रकृति मान्यता या अभिरुचि का अनुकरण करें ऐसा सम्भव नहीं । किसी को चावल खाना पसन्द है, किसी को रोटी प्रिय है। इतना अन्तर तो प्राय: रहता ही है। इस तथ्य को समझते हये, दूसरों को दोषी ठहराने, न ठहराने की समस्या का समाधान करने में आपको ही पिछली पंक्ति में खड़ा करना पड़ेगा। समन्वय से काम चल जाय तो अच्छी बात है किन्तु कदाचित ऐसा नहीं होता तो भी अपनी रुचि भिन्नता को ध्यान में रखते हुए दुसरों की इच्छा सहन करनी चाहिये। दूसरों की इच्छा के लिए यदि अपनी अभिरुचि का दमन कर देते हैं तो प्रत्याशी पर आपकी इस सद्भावना का असर जरूर पडेगा। देसरे क्षण वह आपकी इच्छाओं को प्राथमिकता देगा। घरेलू वातावरए। में सद्भावना का वातावरण बनाये रखने के लिए यह अत्या-वश्यक है कि प्रत्येक वस्तुका चूनाव करते समय आप यह मान लीजिए कि इसके दोषी आप भी हो सकते हैं तो आये दिन होने वाले झगड़ों में से बहुत से तो स्वतः ही मिट जायेंगे।

प्रिय दर्शन मनष्य का श्रेष्ठ सद्गुरा है। औरों में अच्छाइयाँ देखने से अपने सद्गुणों का विकास होता है। यह कहना कि दूसरे ही निरे दोषी हैं, अनुचित बात है। संसार में हर् किसी में कोई न कोई संदेगुए। अवश्य होत: है। किसी में सचाई अधिक है, कोई ईमानदा है, कोई नेक-चलन, कोई अच्छा वक्ता है कोई संगीतज्ञ है। आत्मीयता, उदारती, साहस, नैतिकता, श्रमशीलता जैसे सदाचारों में कोई न कोई सम्पत्ति हर किसी के पास मिलेगी। इन्हें ढ़ ढ़िने का प्रयास करें उनके सत्परिसामों पर ध्यान दें तो अपना भी जी करता है कि हम भी वैसाही करें। आत्म-विकास का ऋम यही है

अच्छाइयों का अनुकरण करना मनुष्य को आगे बढ़ाता और ऊँचा उठाता है। मानव से महामानेव बनने की पद्धित यही है कि छिद्रान्वेषण के स्वभाव को त्याग कर प्रत्येक व्यक्ति में जो भी अच्छाइयों दिखाई दें उनकी प्रशंसा कर और स्वयं भी वैसा ही बनने का प्रयत्न करें।

जिस प्रकार हम दूसरे व्यक्तियों के सत्कर्मों से प्रेरणा लेते हैं, उसी प्रकार अपने दोष दुर्गु एगों को दुँदने और निकाल कर बाहर कर देने से आत्म-शोधन की प्रक्रिया और भी तीत्र होती है। प्रत्येक व्यक्ति की अपनी भिन्न भिन्न कठिनाइयाँ होती हैं। हो सकता है कोई अधीर हो, कोई चिडचिडा हो. कोई ईर्ष्यालु अथवा अर्थलोलुप हो। जब इन कठिनाइयों विकारों की बीन कर लें तो उन पर शान्तिपूर्वक नियन्त्रण का प्रयास करना चाहिये। मान ली मिये किसी में चिड्चिड़ापन अधिक है, बात-बात में उत्ते जित हो जाता है। अपनी भूल समझता भी पर यह मान बैठता है कि यह दोष उसके का अङ्ग है। यह उससे छटना सम्भव नहीं। ऐसी निराणा सर्वथा है। मनुष्य चाहे तो अपने स्वभाव को थोडा प्रयत्न करके आसानी के सकता है। हमें अपना स्वभाव और दृष्टिकीए। संघर्षमय न बनाकर रचनात्मक बनाना चाहिये। सड़क पर चलते हैं तो कंकड चूभें गे ही किन्तू पहन लेते हैं तो चलते रहने की किया में अन्तर भी नहीं पडता रक्षा भा हो जाती है। इसी प्रकार चिडचिडेपन का प्रतिद्वन्द्वी सनोभाव धैर्य और सहिष्णुता को अपना लने से भी मानसिक प्रहारों से रक्षा की जा सकती है। प्रत्येक अशुभ संस्कार से बचने का यही सीधा-सच्चा व सरल उपाय है।

दूसरों को उजड्ड, दुर्बु द्धि या विद्वेषी बताने की अपेक्षा अच्छा है कि आप स्वयं अपने आपको ही मिलनसार बनायें। औरों में दोष देखने का श्रम न करें। माथ ही अपनी उदारता दूरदिशता सहनशीलता जैसे सामा-जिक सद्गुर्यों का विकास करते रहें। इस बुद्धिमत्तापूर्यं मार्ग पर चलने से ही यह सम्भव है कि दूसरे लोग आपका सम्मान करें आपकी बात मानें सहयोग और सहानुभूति का व्यवहार करें। प्रायः कोई व्यक्ति स्वेच्छा से बुरा नहीं बनता अतः मनुष्य को यह सोचने की भूल कदापि नहीं करनो चाहिये कि

हमारे विचारों के अनुसार जो लोग गलती करते हैं वे हमें परेशान करने के उद्देश्य से ऐसा करते हैं। इस प्रकार की कल्पनाओं से सावधान रहें ताकि किसी के साथ अन्याय न हो जाय। इसका कारण अपने स्वभाव की छोटी-छोटी त्रुटियाँ भी हो सकती हैं जिन्हें आप नगण्य मानते हैं। इसलिए दूसरों से सामंजस्य सौहाद सौजन्य और अत्मीयता बनाये रखने के लिए यही उचित है कि जब कभी कोई अशुभ परिस्थित उठती दिखाई दे तब अपने दोषों को भी देख लिया करें। ऐसा दृष्टिकोण अपनाने से आये दिन दूसरों के साथ होते रहने वाले भंझटों में अधिकांश तो स्वयं ही निर्मूल हो सकते हैं।

## छोटी-सी बुराई से सावधान रहें

सैद्धान्तिक जीवन के प्रति लोगों की भावनायें कितनी ही ऊँची क्यों न हों यदि व्यावहारिक जीवन शुद्ध और सतर्क नहीं है तो उससे मनुष्य को कोई आन्तरिक सन्तोष न मिल सकेगा। व्यावहारिक आचरण व्यक्त होता है इस-लिये उनका लोगों पर अधिक प्रभाव पड़ता है। किसी के अन्तःकरण में क्या छिपा है इसे कोई नहीं जानता। बाह्य अभिव्यक्ति के आधार पर ही एक व्यक्ति दूसरे की भावनाओं का अन्दाज लगाता है। किसी की हमारे प्रति कैसी भाव-नायें हैं? इसका पता उसके व्यवहार से ही चलता है।

मनुष्य जसा बाहर से व्यवहार करना है वैसा ही उसका अन्तः करण भी होगा यद्यपि यह बात पूरा सत्य नहीं है तो भी लौकिक जीवन में उत्पन्न होने वाली कठिनाइयों तथा मुणीबतों को देखते हुए लोगों से यही कहा जाता है कि जो कुछ करने की इच्छा मन में उठे पहले उसे तौल लें उसके परिसाम को भली प्रकार विचार लें। आवेश में अविवेकपूर्ण कार्य कर डालने से बाद म मनुष्य को बहुत पश्चाताप करना पड़ता है। गलती हो जातों है और भूल समझ में आ जाती है तो भी भूल सुधार नहीं हो पाता। चाहते हुये भी समस्या दूर नहीं होती वरल वह अने को दूसरी कठिनाइयों में बदलती चली जाती है और मनुष्य की उद्धिग्तता भी उसी हिसाब से बढ़ती जाती है। छोटी-सी बुराई का जाल भी जब उलझ जाता है तो उससे निकलना मनुष्य के लिये कठिन

हो जाता है इसिलये प्रत्येक कार्य की शुरूआत के पूर्व उसके परिगाम पर विचार कर लेना आवश्यक हो जाता है। बुराई चाहे कितनी ही छोटी समझ में आये यह नहीं भूलना चाहिये कि उसके परिगाम बहुत गम्भीर भी हो सकते हैं। पहले एह भले ही समझ में न आये पर समस्या उलझ जाती है तो इस बात का सहज ही में अनुमान हो जाता है।

अिंगिक मनोरंजन के लिये एक व्यक्ति शराब पी लेता है। वह समझता है कि इससे अधिक से अधिक शारीरिक अति ही होगी, थोड़ा-सा स्वास्थ्य
भी गिरेगा। किन्तु शराब पी लेने के बाद उमे निज का ज्ञान जाता रहा। अब
तक वह भले ही सज्जन व्यक्ति रहा हो। पर शराब को इससे क्या प्रयोजन?
उसे तो अपना प्रभाव दिखाने से मतलब। नहों में धुत्त आदमी में भी कहीं
सज्जनता रहती है? शराब को पाश्रविक वृत्तियों को उत्ते जित करना था सो
उसने अपना काम पूरा कर दिया। अब उन उत्ते जित भावनाओं को लेकर
मनुष्य शांत कैसे रह सकता है? वह भी दूसरों को गाली देता है, झगड़ता है,
मार-पीट मचाता है। भले ही अचेतन अवस्था में उसने यह सब किया हो पर
दूसरों में इननी सहिष्णुता कहाँ होगी? इतनी बर्दाश्त की क्षमता भला किसमें
होगी कि कोई व्यक्ति गालियाँ बके, मारे-पीट और वह खुपचाप खड़ा रहे।
परिमाग्रतः कलह हुआ। चोटें आई मुकदमें चले और बर्बादी हुई। शराब
पीने की गलती बहुत छोटी दिखाई देती थी किन्तु उसके परिणाम की विभीषिका में जानें तक जाती देखी गई हैं। कोई भी बुराई कितनी ही छोटी क्यों
न दिखाई दे, उससे बुद्धिमान् व्यक्तियों को सदैव सावधान ही रहना चाहिये।

महर्षि विश्वामित्र बहुत बड़े तपस्वी थे। उनका प्रभाव बहुत बढ़ा-चढा था। साधना के लिए उनमें गम्भीर आस्था थी। आत्मिक जित्तयों की भी उनके पास कमी न थी। पर भूल एक क्षरण की उनके लिए घातक बन गई। क्षणिक कामावेश को महर्षि रोक न सके, फलस्वरूप बहुत काल की साधना के फल से उन्हें बंचित होना पड़ा। हर बुराई मेनका का-सा सुन्दर रूप बनाकर हो आती है। चतुर-जन उसे दूर से ही नमस्कार कर लेते हैं किन्त जो बिना विचारे ही उसे आश्रय दे देते हैं, महर्षि की तरह बाद मे उन्हें पश्चा-त्ताप ही करना पड़ता है ।

प्रितिदिन कोटि गायों का दान करने वाले नृपित-नृग ने एक गाय की भूल की और गिरिगट की योनि में जाना पड़ा, महाराज युधिष्ठिर को थोड़े से झूँठ के पीछे नरक की यातनायें सहनी पड़ीं। सामान्य मनुष्यों के लिये तो कहना ही क्या जबिक संसार के महापुष्ठां ने छोटी जातों की उपेक्षा की और उनके कटु परिणाम उन्हें मुगतने पड़े। इतिहास प्रसिद्ध महाभारत की घटना का कारण थोड़े से शब्द थे, जिनसे दुर्योधन का अपमान किया गया। विश्व-विजयी ने पोलियन की हार का कारण उसके द्वारा अपने एक सेनापित को कठोर दण्ड देना बताया जाता है। ये ऐतिहासिक घटनायें देखने में छोटी प्रतीत भले ही होती हों किन्तु इनसे जीवन की सबसे महत्त्वपूर्ण समस्या का हल निकलता है और वह यह है कि यदि मनुष्य चैन का प्रसार चाहता है तो उसे छोटी-छोटी बातों की भी उपेक्षा कभी भूलकर नहीं करनी चाहिये।

हर बड़े उत्पात का जन्म छोटी बुराई के गर्भ से ही होता है। छोटी-सी कटु बात भी घोर संघर्ष का कारण बन जाती है। भाइयों-भाइयों में पिता-पुत्रों में स्वामी और रेवक में कलह होती है, कटुटा उत्पन्न होती है तो उनके पीछे कोई बड़ा कारण नहीं होता। किसी को अप्रिय बात कह देने, उचित सम्मान न देने, समानता का व्यवहार न करने के कारण ही इन मधुर सम्बन्धों में विकृति आती है और घर की शान, समृद्धि तथा उन्नति का द्वार बन्दकर चली जाती है। बड़े दुष्परिणाम न सहने पड़ें इसके लिये यह आवश्यक है कि हमारी निगाह छोटी से छोटी आदत पर, आवेश पर, वाणी पर और किया पर बनी रहे ऐसा करने से ही बड़ी कठिनाइयों से बचना सम्भव हो सकता है।

वच्चा घर की कोई चीज उठा कर ले गया, कोई चीज चुपचाप बिनये को दे आया, चुपचाप मिठाई चुराकर खा ली, पर अभिभावकों ने कान न दिया । बच्चा अपना था इसलिये उठा लिया होगा ऐसी मान्यता प्रायः भारी पड़ती है । बच्चों को पूर्व मे अनुशासन की, नियमितता की शिक्षा नहीं मिलती तो वहीं आगे चलकर उद्ण्ड और दुराचारी बनते हैं। घर की छोटी चोरी करने वाले ही आगे चलकर बड़ी चोरियों की हिम्मत करते के स्विधान स्साहस लोग प्रारम्भ में ही नहीं करते वरन इस योग्यता तक पहुँचाने का कार्य छोटी बुराइयाँ करती हैं। वे ही बड़े दुष्कर्मी का प्रशिक्षण करती हैं। आरम्भ की गलती पर सावधानी की नजर रखी जाय तो मनुष्य बड़े अनिष्टों से सहज छुट-कारा पा सकता है।

प्रत्यक्ष हों या अप्रत्यक्ष प्रकट हों या अप्रकट, बुराई का बुरा फल अवश्य मिलना है। छुपकर की गई बुराइयाँ खुली हुई बुराइयों में और भी अधिक घातक होती हैं। ऐसी दशा में अपनी आत्मा भी साथ नहीं देनी और अन्तःकरण में द्वन्द्व की स्थिति हो जाती है। स्वामी रामतीर्थ कहा करते के—''बुराई के बीज चाहे गुप्त से गुप्त स्थान में बोओ, वह स्थान चाहे किले की तरह ही स्रक्षित क्यों न हो, पर प्रकृति के अत्यन्त कठोर, निदंध, अमोघ, अपरिहार्य कानून के अनुसार तुम्हें ब्याज सहित कमीं का मूल्य चुकाना ही पड़ेगा।'' बुराइयाँ गुप्त रहकर भी जीवित रहनी और पनपती हैं, इस बात में बिल्कुल सन्देह नहीं। क्योंकि उससे अपनी आत्मा तो पतित होगी ही और नीच प्रवृत्तियों की ओर अग्रसर भी जरूर होगी। मनुष्य में दुष्प्रवृत्तियाँ बढ़ें और वह शान्ति से बना रहे यह नामुमिकन है। बुराई के दण्ड से न आज तक कोई बचा है और न आगे कोई बच सकेगा।

मनुष्य जीवन बड़ा बहुमूल्य है। एक वार मिलने के पश्चात् किसे मालूम कब जन्म हो। यह शरीर भी कव नष्ट हो जाय, कुछ पता नहीं। अत-एव पग-पग पर सजग रहने की आवश्यकता है। जरा-सी असावधानी से आप भारी सङ्कट में फँस सकते हैं।

✓मामूली-सी कब्ज बढ़कर छोटी-बड़ी बीमारियों का रूप धारण कर सकती है। छोटा-सा फोड़ा पक कर घाव अन जाता है। शारीरिक बुराइयों का जो फल शरीर पर पड़ता है, मानसिक कुविचारों का उससे भी घातक प्रभाव मनुष्य की आन्तरिक शान्ति और व्यवस्था पर पड़ता है। जो लोग क्षिणिक आवेश में पढ़कर किसी बुराई को बुलाते हैं उन्हें उसका दुष्परिणाम भी मुगतन। पड़ता है । अतः हमें अपना प्रत्येक कदम बहुत सही, बिल्कुल नपा-तुला रखना चाहिये ।

जीवन की घड़ियाँ गिनी चुनी हैं। इरका सच्चा सदुपयोग आत्म-विकास है, अपने आपको गुरावान बनाने से बढ़ कर कल्यागाकारी वस्तु और नहीं। पर बुराइयाँ हमें उधर जाने से रोकनी हैं। इनके विषय में बहुत सतर्क रहिये। अच्छा इयों का एक एक तिनका चुन-चुन कर जीवन भवन का निर्माण होता है पर बुराई का एक हलका झोंका ही उमे मिटा डालने के लिये पर्याप्त होता है। अतः आने वाला प्रत्येक क्षणा अपनी जागरूकता का विषय होना चाहिये। सतर्कता देवी गुण है। बुराइयों के प्रति निरन्तर सतर्क रहने से मनृष्य अपने जीवन के अनेक कंटक दूर कर सकता है।

### महत्त्वाकांक्षाओं का पागलपन

वित्तेषणा, पुत्रेषणा और लोकेषणा की तृष्णा, वासना अहंता से विक्षुच्च हुये मनुष्य उन उत्पानी पागलों का रूप धारण कर लेते हैं जो न स्वयं चैन से रहते हैं और न दूसरों को चैन से रहने देते हैं। महत्त्वाकांक्षी व्यक्ति अपने लिये विशेष लाभ भले ही प्राप्त कर लेते हों, पर जन समाज के लिये वे सङ्कट रूप ही बने रहते हैं। असंतुष्ट जीवन में जीने का कोई आनन्द ही नहीं। जो कुछ हमें मिला है उस पर सन्तोष, गर्व ओर उल्लास करते हुये यदि आज आनन्द नहीं मना सकते हैं, तो कल यदि आज से अधिक मिल जाय तो सुखी बन सकेंगे इसका क्या भरोसा ? तृष्णा तो हर सफलता के बाट आग में घी डालने की तरह बढ़ती ही जाती है। इसलिये जिन्हें निरन्तर लालसाओं, कामनाओं की आग में भुलसना हो, उन्हीं को अपनी मनोभूमि में असन्तोष रूपी जीवित चिता सँजो लेनां चाहिए।

सगाज सेवा, परमार्थ, आत्म-विकास, विद्याध्ययन-भौतिक उन्नति का प्रत्येक कार्य देर तक कर सकना उन्हीं के लिये संभव होता है जो धैर्य वान् और स्थिर चित्त हैं और ये दोनों गुए। केवल उन्हें प्राप्त हो सकते हैं जो अपनी आज की उपलब्धियों पर सन्तोष अनुभव करते हुए कल अधिक उन्नतिशील अपने दोषों को०

बनने को अपना एक सरल स्वाभाविक कर्त्व स्मित्ति । स्नीस्तर स्राप्तिक धन हैं पर सन्तोष का धन सबसे बड़ा धन है कबे हा सिन कु कि बहु र होता मार्गित है जिसमें कहा गया है—''जब आवे सन्तोष धन सब धन धूरि समान ।'' वह धन जहाँ भी होगा वहाँ आनन्द की निर्भारिगी बहेगी। पित-पत्नी यदि आपस में सन्तुष्ट हैं तो उन्हें स्वर्गीय जीवन का रस इसी जीवन में उपलब्ध होगा। गाँव के लड़के पढ़-लिखकर शहरों को भागते हैं यदि उन्हें ग्राम्य-जीवन में सन्तोष रख तकने का साहस हो तो शहरी तड़क-भड़क में अपने स्वास्थ्य की बर्गीदी करने की अपेक्षा ग्रामीगा समाज को और अधिक अच्छा बनाने के लिये उसी क्षेत्र मं रहकर अपनी और अपने देहाती भाइयों की बहुत बड़ी सेवा कर सकते। हैं।

हर व्यक्ति अपने गुगा कर्म स्वभाव का अधिकाधिक विकास करे यह उचित है। अधिक सेवाभावी होता अधिक सभ्य सुसंस्कृत एवं आदर्शवादी होना किसी भी व्यक्ति के लिये कम गौरव की बात नहीं है। यही महत्त्वकां-क्षायें उचित है और जीवनोपयोगी भी। उन्हों की छूट हर आदमी को रहनी चाहिये। पर अधिक धन जमा करने की, अधिक ऐण करने की, अधिक वाह-वाही लूटने के लिये कानूनी या नैतिक नियन्त्रण रहे तो यह सवंया उचित ही होगा।

अध्यात्मिक दृष्टिकोण सन्तोष का दृष्टिकोए है। उसमें हर व्यक्ति को धैयं और औचित्य के साथ-साथ प्रगति करने चलने की छूट है पर जन साधा-राण के मध्यम स्तर में बहुत अधिक ऊँचा बढ़ने का निषेध है । जिसमें जो योग्यतायें हों वे उन्हें अपने से छोटे या पिछड़े हुए साथियों को उन्नतिशील बनाने में खर्च करें और जिस प्रकार फौजी सिवाही साथ-साथ कदम से कदम मिलाते हुए एक सी पोणाक और वर्दी धारण करते हुये मार्च करते चलते हैं उसी प्रकार हमें भी अपने सारे समाज को एक समान विकसित करते हुए साथ साथ आगे बढ़ने की बात सोचनी चाहिये।

भगवान् बुद्ध जब मरने लगे और उनवे पूछा गया कि क्या आपको इस मृत्यु के बाद स्वर्ग या मुक्ति की प्राप्ति होगी ? तो उन्होंने हँसकर कहा—''जब तक एक व्यक्ति इस संसार के बन्धन से बँधा हुआ है तब तक मैं अपनी व्यक्तिगत सुख आकांक्षा की कामना नहीं कर सकता। मैं बार-बार जन्मूँगा और मनुष्य और हर प्राणी को अपने स्तर का बनाने के लिये सृष्टि के अन्त तक प्रयत्न करता रहूँगा। 'यही है आध्यात्मिक साम्यवाद। सम्य व्यक्ति का सभ्य समाज का यही आदर्श होना चाहिये। व्यक्ति को क्षमता एवं प्रतिभाईश्वर ने इसी उद्देश्य के लिये दिये हैं कि वह अपने से पिछड़े लोगों को कम से कम अपने स्नर तक ऊपर उठाने में उसका उपयोग करे। गुजर-बसर के वारे में जो जितना संयमी रहता है और स्वेच्छा से गरीबी का जीवन स्वीकार करता है वह जतना ही बड़ा माना जाता है। भारतीय संस्कृति का यही सना तन आदर्श रहा है। ऋषि मुनि स्वेच्छा से गरीबी का जीवन व्यनीत करते रहे है। जन समाज में भी वही प्रशंसनीय है जो अपनी व्यक्तिगत भौतिक सुख-सुविधायें इकठ्टी करने में नहीं, अपनी सामर्थ्य से जो दूसरों को सुखी बनाने में एक श्रेष्ठ सत्पुरुष की तरह संलग्न है। भारत की आत्मा एक ही स्वर में पुकारती रही है—

नत्वह कामये राज्यं न सौख्यं न पुनर्मवम् ।
 कामये दःख तप्तानां प्राणिनामातनाशनम् ।।

मैं अपने लिये राज्य की, सुख की, स्वगं की कामना नहीं करता, मेरी एक मात्र आकांक्षा यही है कि दुखियों के दुःख दूर करने में अपने को घुला और गला सक्ँ।

यह आदर्श जिन्होंने जीवन में धारणा किया हुआ है वे ही विश्व शांति के स्तम्भ बन सकते हैं। उन्हों की सख्या बढ़ने से यह वमुधा अपने को धन्य मान सकती है ऐसे ही नर रत्नों से यह संसार गुलाब के महँकते फूलों से भरे बगीचे की तरह सुरभित हो सकता है उन्हीं की परमार्थ बृद्धि का लाभ उठा कर छोटे-छोटे अनेकों को आगे बढ़ने का अवसर मिलता है। चन्दन का वृज्ञ अपनी सुगन्धि से अपने समीपवर्त्ती अनेक पौधों को सुवासित कर देता है। यहाँ जीवन-यापन की सवश्रेष्ठ नीति है। पर यह संभव उसी के लिये हो सकती है जो व्यक्तिगत महत्त्वाकांक्षाओं की हिष्ट से अन्धा और पागल नहीं हो रहा है। जिमे दौलत ! दौलत !! दौलत की निरन्तर रट लगी रहती है और इसी गौरखधन्धे में मकड़ी के जाले की तरह दिन-रात उलजा हुआ ताना-बाना बुनता रहता है उसे इतनी फुरसत नहीं मिलेगी जो अपने से गिरे हुओं की बात सोचे, जो अपनी आन्तरिक दुबँ लताओं के सम्बन्ध में विचार करे जो आदशे- वादी जीवन-यापन करने के लिए अपने को संयमी और सीमित रखकर दूसरों को सुखी संतुष्ट बनाने के लिए कोई कदम बढ़ाने का साहस करे।

असन्तोष भी सराहनीय हो सकता है पर वह होगा तभी, जब उसका उपथोग जाति-कल्यागा, साधना, संयम, सेवा, ज्ञानवृद्धि, परमार्थ जैसी दैवी सम्पदः ओं को बढाने के लिये हो । आसुरी सम्पदायें बढाने का असन्तोष तो जितना ही बढ़ेगा उतनी ही अशान्ति उत्पन्न करगा । संघर्षों की जड यही है । अधिकारों के लिए सब जागरूक हैं, कर्त्ता व्यों की किसी को चिन्ता नहीं। हर ध्यक्ति के मूँह से यही बात सनी जाती है कि मूफे यह नहीं मिला, यह नहीं दिया गया, इससे मैं बंचित है। किसी फुटे मुह में से यह शब्द सुनाई नहीं पडते कि मुझे दुनियाँ मे इतना मिला लोगों ने इतना दिया। हमें जो उपलब्ध **है क्या वह लाखों करोडों की अपेक्षा कहीं अधिक न**हीं है ? ईश्वर ने, समाज ने, जितना हमें दिया है उसके प्रति क्या हम उपयुक्त कृतज्ञता के भाव धारएा किये हुए हैं ? मन में ऐशी भावना नहीं आतो कि क्षराभर के लिए अपनी उपलब्धियों पर हर्ष मनाने, सन्तोष अवगत करने, कृतज्ञता प्रकट करने और धन्यवाद देने की गुँजायश रहे। ऐसी श्मशान जैसी मनोभूमि जिनकी बनी हई है। उन्हें अपने जीवन में भला कहाँ रस आ सकता है ? जिन्हें हर घडी तुष्णा सताती रहती है वे उद्धिग्न प्रेत, गिशाच की तरह इस मरघट से उस मरघट में भटकते रहते हैं। ये अभागे अपनी ही हीनता के मारे हए हैं, अपनी ही अनुप्ति से दु:खी बने हुए हैं, भला इनके द्वारा किसी दुसरे का क्या हिन-साधन हो सकता है ?

धन की तरह ही ख्याति और मान प्रतिष्ठा की महत्त्वाकाक्षा भी संसार में भारी विपत्ति उत्पन्न करने वाली सिद्ध होती है पद, सत्ता और अधिकार के लोभ में उतने ही अनर्थ होते हैं जितने धन-लिप्सा से होते हैं। संस्थाओं के पदाधिकारी बनने के लिये, स्वयं श्रीय लाभ करने के लिये कितने व्यक्ति बुरी तरह लड़ते हैं, गुटबन्दी करते हैं और संस्था तथा आदर्श को भारी क्षिति पहुं- चाते हैं। संस्थाओं में भीतर गुटबन्दी का कारण व्यक्तियों की श्रीय आकांक्षा ही रहती है। सच बात यह है कि बिना पदाधिकारी बने कोई भी व्यक्ति किसी संस्था को अधिक सेवा कर सकता है। पर लोगों को सेबा की नहीं प्रतिष्ठा की भूख रहती है, फलस्वरूप सार्वजनिक संगठनों को कलह का अखाड़ा बनाते और दुर्गतिग्रस्त होते आये दिन देखा जाता है।

थोड़ा त्याग करके बहुत यश लूटने की लिप्साबहुत लोगों में देखी जाती है। अखबारों में नाम और फोटो छपाने के लोभ में कई लोग सत्कर्मों का बहाना करते रहते हैं। यश मिलने की शतं पर ही थोड़ी उदारता दिखाने वाले लोग बहुत होते हैं। कितने हो लोग इसके लिये बड़ी-बड़ी प्रवंचनायें करते हैं, वे अपने साथी सहयोगियों के साथ विश्वासघात करने में भी नहीं चूकते। ठाठ-वाट, फैशन, सजावट में भी यही महत्त्व कांक्षा काम करती है कि हमें बड़ा आदमी और अमीर समझा जाय। इसी उद्देश्य से लोग निर्थंक और खर्चीला आडम्बर बनाये रहते और उसके भार से दवे हुए भारी कठिनाई एवं चिन्ता सहन करते रहते हैं। भौतिक महत्त्वाकांक्षायें मनुष्य के लिए सदा ही विपत्ति साबित होती रही हैं। जो उन्हें जिस हद तक छोड़ सके उसे उतना ही बुद्धिमान मानना चाहिये।

महत्त्वाकांक्षायें यदि तृष्णा और वासना के लिये लगी हुई हैं तो वे व्यक्ति और समाज से लिये अहितकर ही सिद्ध होंगी। कोई व्यक्ति अधिक धनी बनकर अधिक ऐश आराम भोगकर अपनी दुष्प्रवृत्तियों को ही भड़का सकता है। उससे अन्ततः उसका पतन ही होगा। प्रगति और सन्तोष का एक ही सच्चा माध्यम है, वह है व्यक्तित्व का विकास। सद्गुणों को अपना कर, संयम और सदाचार, सेवा और सद्भावना की अधिकाधिक मात्रा जब अन्तःकरण में बढ़ती जाती है तो व्यक्ति का विश्वास होता है। दया, करुणा, त्याग और परमार्थ की भावनाओं को चरितार्थ करने की महत्त्वाकांक्षायें ही सच्ची और श्रेयस्कर महत्त्वाकांक्षायें कही जा सकती हैं। देवी सम्पदाएँ,सत्प्रवृतियाँ ही वह

आध्यात्मिक विभूतियाँ हैं जिन्हें पाकर मनुष्य स्वयं भी आनग्द और संतोष का साभ करता है और अपने समीपवर्ती समाज को भी सुख-शांति का आनन्द देता है।

जीवन का स्तर ऊँ जा उठाने का यह अर्थ गलत है कि भौतिक सुख सुविधाओं के ऐश आराम के साधनों को हम बढ़ाते चलें और मनुष्य जन्म की दुर्लंभ विभूति को इसी में बर्धाद कर दें। जीवन जीने का आदर्श एवं दृष्टिकोस्। और ऊँ चा उठे तो यही कहा जा सकेगा कि जीवन स्तर सच्चे अर्थों में उपर उठा है। व्यक्तिगत महत्त्वाकां आओं के पागलपत ने दुनिया का अनर्थ ही किया है, पाप और विनाश को ही बढ़ाया है इन्हें त्यागा ही जाना चाहिए। महत्त्वाकां झाओं का सही अर्थ परमार्थ है। इसमें एक दूसरे से आगे वढ़ने की प्रति-स्पर्धा यदि स्वस्थ रूप से जलती रहे तो इसमें अपना भी हित साधन है और समाज का भी।

# दुर्गु णों को त्या<mark>गिए, सद्गुणी बनिए</mark>

संसार में कोई किसी को उत<mark>्ता परेशान नहीं करता जितना कि मनुष्य</mark> के अपने दुर्गुण और दुर्भावनायें। यह दुर्गुग रूगी शत्रु हर समय मनुष्य के पीछे लगे रहते हैं, किसी समय उसे चैन नहीं लेने देने।

सबसे दुर्गुणी व्यक्ति दुर्व्यसनी होता है। दुर्व्यसन मनुष्य के शारीरिक तथा मानसिक दोनों प्रकार के स्वास्थ्यों के शत्रु होते हैं। शराब, जुआ, व्यभि-चार ही नहीं बल्कि, आलस्य, प्रमाद, पिशुनता आदि भी भयानक दुर्व्यसन ही हैं।

यदि मनुष्य शराब पीता है या अन्य किसी प्रकार का नशा करता है, जुआ खेलता है अथवा व्यभिचार में प्रवृत्त है तो वह न केवल धन का क्षय करता है अपितु अनेक प्रकार की शारीरिक मानिसक एवं बौद्धिक व्याधियों को भी आमित्रित करता है।

मनुष्य कितना ही स्वस्थ एवं सम्पन्न क्यों न हो उतकी लत उसे निर्वल तथा निर्धन बनाकर ही छांड़ेगो। जब तक शरीर रहताहै, धनकी गर्मी रहती है, मद्य का विषला प्रभाव अनुभव नहीं होता। पर ज्यों ही इनकी कमी होने लगती है कि शराब का जहरबाद फैलना शुरू हो जाता है। घन की कमी हो जाने के उसकी मद्य का स्तर गिरने के माथ ही स्वास्थ्य का पतन उत्तरोक्तर तीव्र होता जाता है। शोध्र ही एक दिन ऐसा आता है कि जीवन की कृत्रिम आवश्यकता बनी शराब का न मिलना उसके लिये मौत की पीड़ा बन जाती है। ऐसे अभावग्रस्त शराबी की जिन्दगी एक जीता जागता नरक बन जाती है। शराब के अमाव में वह तड़पता, घर की चीजें बेचता, दूसरों के आगे हाथ फैनाता और अपनी मान-प्रतिष्ठा को भी बलिदान कर देने के लिये सैयार हो जाता है। शरीर उसका रोगी और जीवन एक भार बन जाता है।

मद्यप आँखें रहते हुए भी अन्धा और बुद्धि रहते हुए भी मूर्ख होता है। उसे भूत, भविष्यत्, वर्तमान कुछ भी दिखलाई नहीं देता। यदि भूतकाल को वह देख सके तो बीते हुए शराबियों की दशा, अपनी सम्पन्नता का ह्रास और तुलनात्मक दृष्टि से अपने गिरते हुए स्वास्थ्य से शिक्षा ले सकता है। यदि वर्तमान उसे दिखाई दे सके तो समाज में अपनी प्रतिश्रा, परिवार की दुर्दशा और चारों ओर अभाव का कारागृह देखकर सुधर सकता है। यदि भविष्य उसकी दिखाई दे सके तो बच्चों की अशिक्षा, बेटियों के विवाह बुढ़ापे की तैयारी आदि की चिन्ता से सावधान हो पकता है। किन्तु मद्यप तो त्रयकालिक अन्ध होता है। उसे यदि कुछ दीखता है तो बोतल और उसकी मादकता के विष से अपनी मूर्छावस्था का काल्पनिक सुख।

शराबी की चिन्ताओं का कोई ओर-छोर नहीं रहता। जब वह अपने होश में आता है तो एक भले आदमी की तरह कत्यासाकर चिन्ता के बीच से गुजरता है। किन्तु वह किसी चिन्ता को दूर करने को स्थिति में तो रहता नहीं, अतएव ये सारी चिन्ता यें उसे नई-नई नागितयों की तरह ही इसती रहती हैं। चिन्ताओं से परेशान होकर मद्यप पुनः शराब की ओर दौड़ता, न मिलने पर तडपता और मिल जाने पर उसे पीता और जीवनशून्य होकर पड़ा रहता है। आवश्यक चिन्ताओं से छूटने के लिये यह शराब की चिन्ता करता और शराब की चिन्ता पूरी होने पर आवश्यक चिन्ता में लग जाता है। और केवल चिन्ता करना उसका जीवन-क्रम बन जाता है। निवारण की शक्ति तो उसमें रहती ही नहीं, अतएव एक मात्र चिन्ताओं की चक्की में पिस-पिस कर मरना ही उसका भाग्य बन जाता है। कितना घोर, कितना कष्टकर और कितना भयानक जीवन होता है एक मद्या का। वह वास्तव में जिन्दगी जीता नहीं मरता है।

जुआ संसार के सारे व्यसनों का राजा है। जुआरी प्रतिक्षण जीता और मरता रहता है। क्षण-क्षण पर एक नया आधात सहता हुआ भयानक जीवन बिताता है। कानून से द्रस्त, समाज से भयभीत और परिवार में डरा हुआ वह किसी गुप्त स्थान पर नोटों के रूप में अपनी और अपने परिवार की जिन्दगी में आग लगाया करता है। दाँव पर बैठे हुए उसके हृदय की धक्-धक् में जीवन-मृत्यु का स्पन्दन रहता है। क्षिक्त कर रख देती है।

जुए की जीत हार से भो बुरी होती है। हारने पर यह हताश हो सकता है, निराश होकर कुछ देर के लिए उससे जुआ छूट सकता है। किन्तु जीतने पर होश ठिकाने नहीं रहते। वह विक्षिप्त की तरह दाँव लगाता, अह- द्धारपूर्ण बात करता और पागलों की तरह चाल चलता है। यदि जीत का उन्माद हार के तमाचे से विचलित हो जाता है तब तो वह पागल कुत्ते की तरह भयानक हो उठता है। अपना सर्वस्व दाँव पर रखकर भी वह एक बार जीतना चाहता है और इसी कम में भिखारी बन जाता, समाज की दृष्टि में गिरना और कानून के पजे में फँसता है। परिवार विलखता, पत्नी रोती और बच्चे भूखों मरते हैं। चून-व्यसनी की यह दशा अपवाद नहीं, हर जुआरी की परिसीमा इसी दुर्द शा में है।

जुआरी की एकमात्र चिन्ता दाँव के लिये धन जुटाने की रहती है। अन्य चिन्ताओं का हल वह अपने दाँव में ही देखता है। उसे हर दाँव पर जीतने की आशा रहती है। वह यही सोवा करता है कि अबकी नहीं तो अबकी दाँव पर वह दो गुना, तीन गुना और चार गुना वापस कर लेगा, और उसी धन से सारी समस्याओं का समाधान कर लेगा। उसे बच्चों की शिक्षा शादी-ब्याह, रहने-सहने और खाने पीने की की सारी समस्याओं का हल एक मात्र अपने एक आगामी दाँव में ही दीखता है। यह आशा कितना बड़ा धोखा कितनी बड़ी विडम्बना और भयानक आत्म प्रवंचना है

जहां हार जुआरी को भिकारी बना देती है वहाँ जीत उसे शराबी, व्यभिचारी, अहङ्कारी और अपराधी बना देती है। हार-जीत में एकसा ही भयङ्कर परिणाम देने वाले व्यसन जुए के जाल में फंसा हुआ व्यक्ति दीन-हीन ऋणी होकर तिल-तिल जलता और मरता रहता है। अभिशाप है एक जुआरी की जिन्दगी। जुआ जैसे व्यसन को दुर्भाग्य एवं दुर्देव की फटकार समझ कर उससे दूर रहने में ही कल्याण है।

व्यभिचार वृत्ति का मानव किस दुवंशा को प्राप्त नहीं होता। व्यभिचारी की दृष्टि में पाप का निवास होता है। वह लम्पट एवं लोलुप होता है। व्यभिचार को क्या अपनी और क्या पराई किसी की भी प्रतिष्ठा का विचार नहीं रहता। कर्यादा, नैतिकता, आदि पूजनीय शब्दों के प्रति असका कोई सद्भाव नहीं होता।

व्यभिचारी जहाँ विविध व्याधियों का शिकार बनता है वहाँ समाज में भोर अप्रतिष्ठा का पात्र । निकट से निकट सम्बन्धी और घनिष्ठ से घनिष्ठ मित्र उसका विश्वास नहीं करते । व्यभिचारी व्यक्ति कितना ही पर और पदवी बाला क्यों न हो कोई भी उसे सम्मान की दृष्टि से नहीं देखता । व्यभिचारी के आगमन पर हथं होने के बजाय लोगों को खंका एवं घूएगा होती है ।

व्यभिचारी अपने इस असम्मान को पूर्ण रूप से देखता, अनुभव करता और पीड़ा पाता किन्तु अपनी दुर्वृत्ति के कारण मजबूरन सहन करता है। अश्लीलता, असभ्यता, आवारागर्दी उसके स्वभाव के अङ्ग बन जाते हैं। लज्जा शील, दथा और शर्म नामक मानवीय गुण व्यभिचारी को छोड़कर चले जाते हैं और वह कुल कलक समाज का शत्रु हजार बार अपमानित होने, दण्ड पाने और बहिष्कृत होने पर भी अपनी नीच हरकत नहीं छोड़ता।

व्यभिचारी समाज को सबसे आधक हानि पहुँचाता है। अपनी विषेती वृत्तियों से समाज का वातावरण दूषित करता है। लोगों में दुर्गुण जगाता और अपने जैसे नर-पिशाचों को लेकर न जाने किन-किन बुरी बातो को फैलाने का प्रयत्न करता है। दूसरों की इज्ज्त पर हाथ डालने का प्रयत्न करने वाले व्यभिचारी बदले में अपने कुल की प्रतिष्ठा खोकर अधिकतर आत्म हत्या में ही उसका प्रायश्चित करते हैं।

सद्गुणी व्यक्ति को सारा समाज हाथों-हाथ लिये रहता है, आदर सम्मान और प्रतिष्ठा उसके नाम लिख जाती है, सहयोग, सौहादंय एव सहानु-भूति उसकी अपनी सम्पत्ति बन जाती है। सद्गुणी न कभी निर्धन रहता है और न परेशान। वह सदेव स्वस्थ तथा सुखी रहा करता है।

## शुभ-संस्कार संचित कीजिये

महर्षि बाल्मीकि, सन्त तुलसीदास, भिक्षु अंगुलिताल, गिएका, अजा-मिल आदि अनेकों कुसंस्कारों में ग्रसित व्यक्ति भी जब सन्मार्गपर चलने लगे तो उनका जीवन पुण्यमय, प्रकाशमय बन गया। मनुष्य सस्कारों का गुलाम हो जाय, अपने स्वभाव में परिवर्तन न कर सके, यह असम्भव नहीं है। मनुष्य के विचार गीली मिट्टी और संस्कार उस यिट्टी से वने वर्तन के समान होते हैं। पिछले कुस स्कारों का घड़ा तोड़कर नये विचारों की मिट्टी से नव-जीवन घट का निर्माण कर सकते हैं। इसमें राई-रत्ती भर भी सन्देह न करना चाहिए।

मनावंज्ञानिकों का कथन है कि आत्म-विश्लेषण और आत्म-निरीक्षण द्वारा इन दुष्प्रभावों से बचा जा सकता हैं। आत्म-विश्लेषण का अर्थ है प्रवृत्तियों के मूल कारण की तलाश करना। अर्थात् द्वेषपूर्ण भावनाय जिस आधार पर अठी, उस आधार को दूँ दुना और उसे नष्ट करना। आत्म-निरीक्षण का अर्थ है अपने विचारों और कार्यों की न्यायपूर्ण समीक्षा करना बुराइयाँ पक्ष-पातपूर्ण विचार पद्धित के कारण हो अठती हैं। मनुष्य की यह सबसे बड़ी भूल है कि वह जिस वस्तु को चाहता है उसे किसी न किसी भूमिका के साथ टिका देता है। इसी को विचार और कार्यों का पक्षपात कहते हैं। जैसे बीड़ी, सिगरेट या अन्य कोई मादक पदार्थ सेवन करने वालों की हमेशा यह दलील रहती है कि उससे उन्हें शांग्ति मिलती है या मानसिक तनाव दूर होता हैं। कई तो यहाँ तक कहते हैं कि बीड़ी, सिगरेट न पियें तो पाचन-किया ठीक

प्रकार काम नही करती। पर यदि कठोरतापूर्वक विचार करें तो यह स्पष्ट दिखाई देता है कि शराब, सिगरेट के पक्ष में जो दलीनें देते रहते हैं वे सवथा निस्सार हैं। यह तो मन बहलाव के लिय गढ़ी बातें हैं। वस्तुतः उनसे मान-सिक परेशानियाँ तथा स्वास्थ्य और पाचन प्रणालो में शिथिलता ही आती है।

अपने गुरा और दोष देखने में जब ईमानदारी और सच्चा दृष्टिकोरा नहीं अपनाते, संस्कार परिवतन में तभी तक परेशानी रहती है। मनुष्य आहन-दबल तभी तक रहता है जब तक वह आत्म-विवेचन का सच्चास्वरूप ग्रहण नहीं करता। भुठे प्रदर्शनों और स्वाथपुर्ण आचरण के कारण ही जीवन मे परेशानियाँ आती हैं। सचाई की मस्ती ही अनु म है, उसका एक बार जो क्षाणक अनुभृति कर लेता है वह उस जीवन पयन्त छोड़ता नहीं । सत्य मनुष्य को ऊँचा उठाता है, साधारण स्थिति से उठाकर परमात्मा के समीप पहुंचा देता है सत् स स्कारों का बल, कूसस्<mark>कारों</mark> की अपेक्षा अनन्त गूना अधिक हाता हे किन्तु कुसस्कारों में जो क्षांिएक सुख और तृप्ति दिखाइ देती है उसा के कारण लोग दृष्कर्मों की ओर बड़ी जल्दी खिच जाते हैं। अतएवं जब कभी ऐसे अनिष्टकारी विचार मस्तिष्क में उठें तब उनसे भागन या शीघ्र-निर्णय का प्रयत्न न करना चाहिये। किसी बुराई से डरने या भागन से वह जीवन का अङ्क बन जाती है किन्तू जब विचारों में मौलिक परिवर्तन करते हैं और बूराई की गहराई तक छान-बीन करते हैं तो अन्तः करण की दिव्य-ज्योति के समक्ष सच भुँठ की स्वतः अभिव्यक्ति हो जाता है। लोग बुराइयों से सावधान हो जाते है। आत्म-निरीक्षण के साथ विचार पद्धांत शुभ-संस्कार बढ़ाने का दूसरा उपाय है। इसके लिये यह अवश्यक है कि जो भा व्यवसाय कर पहले उस पर अथ से इति तक विचार कर लें और यदि वह वस्तु उपयोगी दिखाई दे तो उसे प्रयत्नपूर्वक अपने जीवन में धारण करें अन्यथा उसे त्याग दें।

## re es

मुद्रक - युग निर्माण प्रेस, गायत्री तपोभूमि, मथुरा।



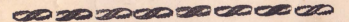
नैतिक एवं सांस्कृतिक पुनरुत्थान के लिये 'युग-निर्माण योजना' नामक आन्दोलन विगत दस वर्षों से चल रहा है। देश और विदेशों में इसके एक लाख सदस्य, तीन हजार शाखाओं में सङ्गठित होकर शत-सूत्री रचनात्मक कार्यक्रमों में तत्परतापूर्वक संलग्न हैं।

आन्दोलन की विचारधारा का प्रसार करने के लिए 'अखंड - ज्योति' मासिक - पत्रिका और पद्धित का प्रचार करने के लिमे 'युग - निर्माण योजना' मासिक - पत्रिका निकलती है।

विचार-क्रांति एवं भावनात्मक नव-निर्माण के कार्य कमों पर प्रकाश डालने के लिए २५ पैसे, ४० पैसे सीरीज के आकर्षक एवं सस्ते ट्रैक्ट बड़ी संख्या में प्रकाशित किये जा रहे हैं। अब तक लगभग ३०० ट्रैक्ट छप भी चुके हैं।

प्रचारकों के प्रशिक्षण के लिये गायत्री तपोभूमि में एक वर्षीय शिक्षण-क्रम चलता है, जिसमें जिन्दगी जीने की कला—आत्म-निर्माण, सङ्गीत, भाषण, लेखन, प्रेस-व्यवस्था एवं जन-नेतृत्व की विधिवत् शिक्षा दी जाती है।

प्रकाशक — युग-निर्माण योजना' मथुरा । मूल्य २५ पैसा



#### : युगऋषि पं. श्रीराम शर्मा आचार्य- संक्षिप्त परिचय:



ज्यादा जानकारी यहाँ से प्राप्त करें : http://hindi.awgp.org/about\_us

- विचारक्रान्ति अभियान के प्रणेता : विचारों को परिस्कृत और ऊँचा उथाने मे समर्थ 3000 से भी अधिक पुस्तकों के लेखन के माध्यम से विश्वव्यापी विचार क्रान्ति अभियान की शरुआत की ।
- वेद, पुराण, उपनिषद के प्रसिद्ध भाष्यकार: जिन्हों ने चारों वेद, 108 उपनिषद, षड दर्शन, 20 स्मृतियाँ एवं 18 पुराणों का युगानुकूल भाष्य किया, साथ ही 19 वाँ प्रज्ञा पुराण की रचना भी की ।
- 3000 से अधिक पुस्तकों के लेखक : मनुष्य को देवता समान, घर-परिवार को स्वर्ग, समाज को सभ्य और समग्र विश्वराष्ट्र को श्रेष्ठ बनाने मे समर्थ हजारों पुस्तकें लिखकर समयानकल समर्थ मार्गदर्शन प्रदान किया ।
- युग-निर्माण योजना के सुत्रधार : जिन्होंने शतसुत्री युग निर्माण योजना बनाकर नये युग की आधार शिला रखी ।
- वैज्ञानिक-अध्यात्मवाद के प्रणेता: जिन्हों ने धर्म और विज्ञान के समन्वय की प्रथम प्रयोगशाला ब्रह्मवर्चस शोध संस्थान स्थापित कर सिद्ध किया कि "धर्म और विज्ञान विरोधी नहीं, पुरक है"।
- '२१ वीं सदी: उज्जवल भविष्य' के उद्द्योषक: जिन्हों ने '२१ वीं सदी: उज्जवल भविष्य' का नारा दिया तथा युग विभीषिकाओं से भयग्रस्त मनुष्यता को नये युग के आगमन का संदेश दिया।
- स्वतंत्रता संग्राम के कर्मठ सैनानी: जिन्हों ने महात्मा गाँधी, मदन मोहन मालवीय, गुरुवर रविन्द्रनाथ टैगोर के साथ राष्ट्र की स्वाधीनता के लिए संघर्ष किया एवं स्वतन्त्रता संग्राम सेनानी 'श्रीराम मत्त' के रुप में प्रख्यात हुए।
- गायत्री के सिद्ध साधक : जिन्हों ने गायत्री और यज्ञ को रुढियों और पाखण्ड से मुक्त कर जन-जन की उपासना का आधार तथा सदुबुद्धि एवं सतकर्म जागरण का माध्यम बनाया ।
- तपस्वी : जिन्होंने गायत्री की कठोरतम साधना कर २४-२४ लाख के २४ महापुरश्वरण २४ वर्षों में सम्पन्न किया । प्रकृति प्रकोप को शांत कर अनिष्टों को टाला, सुजन सम्भावनाओं को साकार किया ।
- अखिल विश्व गायत्री परिवार के जनक : जिन्हों ने अपने जीवनकाल में ही अपने साथ करोडों लोगों को आत्मियता के सूत्र में बाँधकर विश्व व्यापी युग निर्माण परिवार - गायत्री परिवार का गठन किया ।
- समाज सुधारक : जिन्हों ने नारी जागरण, व्यसन मुक्ति, आदर्श विवाह, जाति-पाँति प्रथा तथा परंपरागत रुढियों की समाप्ति हेतु अदुभूत प्रयास किए एवं एक आदर्श स्वरुप समाज में प्रस्तुत किया ।
- ऋषि परम्परा के उद्धारक : जिन्हों ने इस युग में महान ऋषियों की महान परंपराओं की पुनर्स्थापना की । लुप्तप्राय संस्कार परंपरा को पुनर्जीवित कर जन-जन को अवगत कराया ।
- अवतारी चेतना : जिन्होंने "धरती पर स्वर्ग के अवतरण और मनुष्य में देवत्व के जागरण" की अवतारी घोषणा को अपना जीवन लक्ष्य बनाया और चेतना का ऐसा प्रवाह चलाया कि करोंडों व्यक्ति उस ओर चल पड़े ।

गायत्री परिवार जीवन जीने कि कला के, संस्कृति के आदर्श सिद्धांतों के आधार पर परिवार,समाज,राष्ट्र युग निर्माण करने वाले व्यक्तियों का संघ है। वसुधैवकुदुम्बकम् की मान्यता के आदर्श का अनुकरण करते हुये हमारी प्राचीन ऋषि परम्परा का विस्तार करने वाला समूह है गायत्री परिवार। एक संत, सुधारक, लेखक, दार्शनिक, आध्यात्मिक मार्गदर्शक और दूरदर्शी युगऋषि पंडित श्रीराम शर्मा आचार्य जी द्वारा स्थापित यह मिशन युग के परिवर्तन के लिए एक जन आंदोलन के रूप में उभरा है।